

## تعتال الرقة

عَبدالبَديع السيّد صَقر



رَفَعُ بعب (ارَّحِيُ (الْبَخَنَّ يَ رُسِلَتَمَ (النِّرُ (الْفِروفِ www.moswarat.com

## تعكيالي

عَبدالبُديع السيِّد صَقر



عبى الرَّجِي الْعَبَّرِي َ الْعَبَرِي َ الْعَبَرِي َ الْعَبِرِي َ الْعَبِرِي َ الْعَبِرِي َ الْعَبِرِي َ الْعَبِرِي َ الْعِبْرِي َ الْعِبْرِي َ الْعِبْرِي الْعِيْرِي الْعِبْرِي الْ

المباركة

وَيليكها

الْفَصِيْبُكُوْ لِلْمُصْبَرِّينِ وَلِلْفَصِيبُكَةِ الْجِهِ لِكَامِلَ وَالْعَلَى الْمُ الْعُامِلِ وَالْعَلَى الْمُ الْعُامِلِ الْعَامِلِ وَالْعَلَى الْمُ الْعُامِلِ الْعَامِلِ وَالْعَلَى الْمُ الْعُامِلِ الْعُامِلِ وَالْعَلَى الْمُ الْعُامِلِ الْعُلَامِينِ اللَّهِ الْمُعْلِقِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

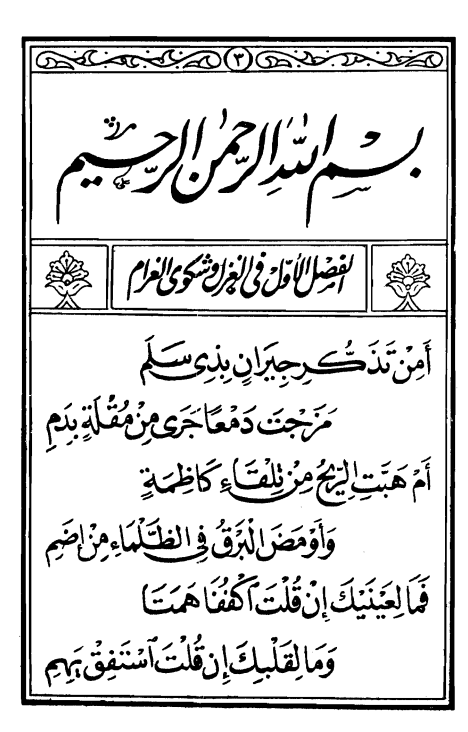
0000

المكتب الفت المنتان مبيروت - لبشنان ص.ب: ۸۷۲۷ رَفَحُ حبر لارَّعِي لاهِجَرَّي لأُسِكِي لانِذْرُ لافِزوو www.moswarat.com

# تنبيث مُ مَوَلَاى صَلِ وَسَلِمْ دَامًا أَبَدًا مَوْلَاى صَلِ وَسَلِمْ دَامًا أَبَدًا عَلَى صَلِ وَسَلِمْ دَامًا أَبَدًا عَلَى صَلِ وَسَلِمْ خَارِالْخَانِ صَلِمَ الْحَانِ فَ صَلِي الْحَانِ فَ صَلَى الْحَانِ الْحَانِ فَ صَلَى الْحَانِ الْحَانِ فَ صَلَى الْحَانِ الْحَانِ فَ صَلَى الْحَانِ الْحَانِ فَ صَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

هذا البيّت بنبنى قل ته بعدكل بنيت من أبيات هذه القصيدة الشهفيت . وذلك لما يُرَوى أنّ الإمام الغرنوى كان بقرفها كالليالة لِيرَى البي تنظيم ومنامه فلم تنيسترله الرفريا فشكا ذلك إلى شيخ كامِل فقال له الطاشي وهوان تُصلى مالمتلاه التي كان يُصبَلى بها الإمام البوصيي رضى لله عنه على لبنى بيطات وهمقوله : مؤلاى صبّل وسَلم دا نما أبدًا به على حبيب خير الحاق كل هم م

عَقِبَ كُلِّ بنيتٍ مِن أَبِيات الفصيدة ، وَإِن شَقَ ذَلْ عَلَى الفارئ في كفى بترديده بعد كل فعتل من وصولاً . وحِنْ اختيارهذا أن الإما مرالبوصيح رض الله عندانند هن القصيدة بين بَدَى النوس للله عليه وسلم في مَنامِد حتى أتى إلى قوله : فُسلط العلم فيه أنّه بَشَرُ " ولم يستطع تكييل البيّت ففال له النوس الله عليته وسلم اقرأ فعال رض الله عنه الى لم أو فق لليضراع النانى فعال له عليه المستمد المستمد أن المستمد المستمد



رَفَّحُ مجب (الرَّجَمِلِ) (اللَّجَنَّرِيُّ (أُسِكَتِهَ الْاِنْزُةُ (الِنِوْدِيُّرِيُّ (سُسِكَتِهِ الْاِنْزُةُ الْإِنْوُدِيُّرِيُّ (www.moswarat.com

### بسم الله الرحمن الرحيم

أتى على الناس حين من الدهرضيعوا فيه كثيراً من معالم هذا الدين.

فحنذ جاءت هذه الرسالة الخاتمة والسهام مصوبة إليها \_ من أعدائها الخارجين ، ومن التابعن الغافلن ..

والمسلم طيب القلب ؛ سريع التصديق ، يعطى الثقة لكل من ظهر عليه فضل علم أو إتقان عبادة ، أو روعة مظهر ومهابة . ومن خلال هذه الحقيقة راجت علوم ضارة ، وارتفعت شخصيات غير صالحة ، وأغدقت ألقاب الفضيلة والولاية والحجية على أقوام لايستحقونها وربما استحقوا نقيضها .

ومنذ ضاعت معالم الخلافة الراشدة آلت ولاية الأمر إلى طامع في دنيا ، أو حريص على سلطان ، أو عميل لأ ولئك \_ إلا من عصم الله وقليل ما هم . وحقائق الإسلام \_ تبعاً لذلك \_ لا تكاد تجد من يحكم ها أو يذود عنها بسلطان مانع . . فنشأت الفرق والجماعات ، وكثرت السبل واتبعها خلائق لا تحصى .

وهذه محاولة يسيرة \_ رجونا بها أن نقول كلمة حق تستند إلى الأصل الأصيل من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم .. لا نعبّر فيها عن رأى جماعة معينة ولا ارتباط بمذهب معيّن .

نسأل الله أن يتقبّل ... والحمد لله ربّ العالمين .

المؤلف

وَفَعُ عِب (الرَّحِيُ الْفِجَّرِيُّ (المُسِكِّتِي (الْفِرَ) (الْفِرَوَيُّ www.moswarat.com

### تصدير

الحمد لله ، والصلاة والسلام على سيّدنا محمد رسول الله وعلى اله وصحبه ومن تبع هداه . « ربّنا لا تزغ قلو بنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لَدُنْك رحمةً إنّك أنت الوهّاب » .

هذا كلام في نقد قصيدة البردة التى ألّفها الشيخ محمد البوصيرى حول ٩٨٠هـ الموافق ١٢٨٠ الميلادية في مدح رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد دونت هذا البحث جواباً على سؤال وجّهه إليّ أحد الطلبة الجامعين حيث دارت بيني وبينه المناقشة الآتية:

## حوارمع طالب جامعي:

قال الفتى: ما رأيك في قصيدة الإمام البوصيرى التي تسمّى (البردة) ؟ قلت: جيّدة \_ ولكن عليها مآخذ شرعيّة .

قال الفتى : لكن الناس يحبّونها و يقرءونها في المساجد ولم نسمع اعتراضاً علها .

قلت: إن الناس يحبون أشياء كثيرة \_ وإن كانت لا تنطبق على أصول الشرع .

قال: اضرب لي مثالاً لما تقول!

قلت: خذ مثلاً المعلّقات السبع و العشر التي قالها فطا حل الشعراء

في الجاهلية فإنها تحتوى على معان فاسدة ، فبعضهم يفتخر بالفاحشة ويصفها ، وبعضهم يفتخر بالظلم والعدوان إلى غير ذلك ، ومع ذلك فقد ظلّت معلّقة على جدران الكعبة سنين طويلة ... ولما جاء الإسلام هدم الأفكار الجاهليّة لكن ظلّ العرب يرددونها وهي تدرس إلى الآن في المعاهد والجامعات وقد أعيد طبعها وشرحها مئات المرّات وأحياناً بعض الحكومات .

وإن كثيرا من الأغاني والروايات الضارّة ترددها أجهزة الإعلام صباح مساء ، وهي تنطوي على ما لا يجوز شرعاً ولا أدباً ولا ذوقاً ، وإذا جيئت تعترض على مثل هذه الأشياء قيل لك إن فيها بعض الموعظة والحكمة \_ أو أنها من التحف الأدبيّة .

قال الفتى: ولماذا لم يتعرض العلماء لنقد قصائد البوصيرى لتوضيح ما عسى أن يكون فيها من مخالفات ؟

قلت: إن الدخول في هذا الأمر من الصعوبة بمكان لأسباب شتّى .

منها: أن كثيراً من الناس قد فتنوا بهذه القصيدة التي ترجمت إلى عدّة لغات عالميّة .. وصاربعض الناس يتعبّدون بتلاوتها كما يتعبّدون بتلاوة القران الكريم ، كما عَمِلَتْ لها بعض الدول مشاهد سينمائية وجعلت تصدرها لختلف الأقطار واشترك في إخراجها مئات من الفنّانين والفنّانات .

ومنها: أن علماء المسلمين (إلا النادر منهم) قد مرّوا عليها ولم يكتبوا في نقدها كتاباً متداولاً كما ذكرت ، مما جعل عامّة الناس يأخذون ما ورد فيها مأخذ التصديق ولا يقبلون لها نقداً.

ومنها: أن موضوع القصيدة وأخواتها هو مدح رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ فكل من يتعرض لموضوعها لايسلم من الإتهام في محبته أو في ولائه للرسول الكريم.

ومن ذلك: أن القصيدة مشتملة على حكم ونصائح جيدة إلى جوار أنها تحفة أدبية لغوية لما فيها من النكت البلاغية وفنون البيان والبديع والحسنات اللفظية ، ومثالاً لذلك البيت القائل:

والنفس كالطفل إن تهمله شب على

حب الرضاع وإن تفطمه ينفطه

ولكن ذلك كله لا يمنع أي مسلم سليم العقيدة من أن يعترض على بعض ما جاء فيها ممّا يطعن في صحّة التوحيد و يصادم أيات القرآن الكريم ، الأمر الذى همل بعض المسلمين على اتهام مؤلفها بالزندقة أو بالكفر. وإن كنت أنا لا أرى هذا الرأي .. فقصائد الرجل تفيض بالكفر والحبّة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولكن نقول « أخطأ الرجل » .. فكلنا يخطئ و يصيب وكل انسان يؤخذ من كلامه و يرد عليه إلا المعصوم صلى الله عليه وسلم ، وليس أحد من العباد فوق عليه إلا المعصوم صلى الله عليه وسلم ، وليس أحد من العباد فوق مستوى النقد ، لكن المهم أن يكون الحكم على الأشياء مستنداً إلى حجج قوية من المصدرين الأساسيين للمعرفة والأحكام عند المسلمين حجج قوية من المصدرين الأساسيين للمعرفة والأحكام عند المسلمين وهما كتاب الله تعالى وسنّة نبيّه صلى الله عليه وسلم .

### وقبل أن نتعرض للقصيدة ذاتها نحب:

ضوء هذه المعلومات.

أن نذكر شيئاً عن المؤلف والعصر الذي عاش فيه ، ونقدّم نبذة عن التصوف ، ثم نذكر بعض المبادئ الأساسيّة في فهم الدين الإسلامي ليكون الوزن في

### تعريف بالشاعر

لقد ولد البوصيرى ٢٠١هـ (٢١٢م) أى في عهد الدولة الأيّوبية وإسمه محمد بن سعيد بن حمّاد الصنهاجي وينسب إلى بلدة «أبوصير» من أعمال بني يوسف بمصر لأن أمّة منها ، وأبوه من بلاد المغرب وكان البوصيري معدوداً من الشعراء الجيدين يعالج فنّ الكتابة والشعر ببلبيس من أعمال محافظة الشرقية .

ومن أشهر قصائده « البردة » التى مطلعها: « أمن تذكر جيران بذي سلم » والهمزية التى مطلعها « كيف ترقى رقيّك الأنبياء » . ومعارضة قصيدة « بانت سعاد » التى مطلعها « الى متى أنت باللذات مشغول » .

وتوفى المؤلف ٦٩٦هـ الموافق ٢٩٦م. (أي قبل نحو سبعة قرون) و يتضح من هذه الترجمة الواردة في الكتب المعتمدة أن الرجل كان معدوداً في الشعراء وليس في الفقهاء ولا العلماء \_ كما أن انحداره من عائلة مغربية يعطى احتمالاً بأن له ارتباطاً بالفاطمين. شأنه في ذلك

شأن السيد احمد البدوى والشعرانى ، كما أن مصر في هذه الأيام كانت في قمة التأثر بالصوفية واتجاهات العبيديين الفاطميين ، وهذه الفترة من التاريخ الإسلامى كان لها تأثير مهم جداً على مصر خاصة وعلى باقى بلاد الإسلام عامة إذ كانوا ينقلون دائماً عن مصر و يعتبرونها من أهم مراكز الثقافة الدينية .

وقد نجح الأيوبيون في القضاء على الدولة الفاطمية سياسياً وغيروا منهج الدراسة في المدارس الكبرى \_ ولكنهم لم يستطيعوا أن يقضوا تماماً على الأفكار المسيطرة على أذهان الشعب في مصر وجاراتها بسبب استناد تلك الأفكار إلى عاطفة الحبّ لرسول الله صلى الله عليه وسلم متمثلاً في آل بيته \_ فقد دأب الفاطميون خلال قرنين من الزمان على تعميق هذه العاطفة في النفوس باعتبارها كانت من الدعائم الرئيسية في تثبيت أقدام الغزاة القادمين من المغرب.

إن الدعوة الفاطمية ساعدت على انتشار الأفكار الصوفية لأنها تخدم أهدافها وتتمشى مع سياستها . فازدهر التصوف في هذه الفترة ولم يستطع الحكّام الأيوبيون أن يحاربوا الصوفيّة كها حاربوا الفاطميّة بل تظاهروا بأنهم منهم ب وتقربوا إليهم وكانوا بفي سبيل كسب عواطف الجماهير يتعمّدون اظهار محبّتهم لهم وتوقيرهم .

جس الرسجي النجسي السكت العيش العزوك ي www.moswarat.com

### نبذة عن التصوف:

وقد يسأل سائل عن الصوفية باعتبارها من الإتجاهات الفكرية والفلسفية أو العبادية في الإسلام . . وهذا بحث طويل لا مجال لإستكماله في هذه العجالة . لكننا نكتني بإيراد المعلومات الآتية :

أولاً: لم يذكر القرآن الكريم ولا الرسول العظيم ولا أصحابه كلمة المتصوف ولم يُعرف أن أحداً منهم سلك مسلك الصوفية المعروف ولم يتحدثوا عن الولايات ولا الكرامات ( رغم أن الكرامات قد حدثت للصحابة بالفعل ) — ولا تلك المعتقدات الشائعة اليوم — وعن هؤلآء يؤخذ الدين التطبيقي الحقيقي .

ثانياً: كان التصوف موجوداً قبل الإسلام بآلاف السنين فقد نشأ عند مشركي اليونان باسم (صوفيا) وهي الحكمة وعند مشركي الهنود والصين والفرس وكذلك ظهر في اليهودية والنصرانية وهو موجود عند هذه الفرق إلى يومنا هذا وكلمة صوفي موجودة في اللغات الفرنسية والإنجليزية والايطالية.

وكان انتقال هذه النحلة إلى الإسلام في الدولة العبّاسية مع عهد الترجمة والفلسفة الذى أدى إلى اختلاط الفكر الإسلامي مع غيره من الثقافات الوضعية.

<sup>(</sup>۱) راجع بـاب كرامات الأولياء وفضلهم \_ كتاب رياض الصالحين للندوى \_ طبع مؤسسة الرسالة ـ ص ٤١٤ .

ثالثاً: إن الله قد عاب الغلوفي الرهبانية بقوله « ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رَعَوْها حق رعايتها فَا تَنْسَاالذين المتوا منهم أَجْرَهم وكثيرٌ منهم فاسقون » (١) فحكم على أغلبية هؤلاء بأنهم من الفاسقين .

رابعاً: إن بعض قدامى الصوفية قد عرفوا بالزندقة واتهموا بالكفر وحوكموا من أجل ذلك محاكمات شى انتهت ببعضهم إلى القتل بتهمة الارتداد عن الإسلام بسبب سلوكهم المنحرف وتركهم لفرائض الاسلام، وادعاء بعضهم النبوة والألوهية ، ومقالاتهم الشاذة بأنهم مطلعون على الغيب أو قولهم أن الله حل في أجسامهم أو في أجسام غيرهم أو قولهم أن الله حل في أجسامهم للكافرين وأديانهم أو تكذيبهم لصريح القران إلى غير ذلك ...

خامساً: ولقد ألّفت كتب كثيرة في صلة التّصوف بالمدّاهب الباطنية والرافضة وأنه يتفق معهم في أمور كثيرة كالقول بأن للدين ظاهراً وباطناً، والغلو في ال البيت وتمجيد بعض القبور، وتقديم النذور والقرابين لها، والقول بفكرة وراثة العلم والحكم والطريقة، والقول بتأويل الآيات والأحاديث، واخراجها عن المراد منها والانقياد للمشايخ دون مناقشة، واعتزال الجهاد بالنفس في سبيل الله وإدخال البدع في الدين إلى غرذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد والمعنى :

الرهبانية : هي اعتزال الدنيا لأجل العبادة .

إلا ابتغاء رضوان الله : إلا لتكون وسيلة للعمل الصالح .

فما رعوها حق رعايتها: أى أنهم حولوا الوسيلة إلى غاية و بذلك تركوا العمل النافع الايجابي الذي هو أجدى على المجتمع.

ومن الحق أن نقرر أن بعض الذين اشتهروا بأنهم «صوفية» أو بعض الذين وصفهم التاريخ بهذه الصفة ـ بريئون من هذا الذى ذكرنا «عن الصوفية ـ بوجه عام ، وليسوا على هذه الشاكلة أو لا يعلمون شيئاً عن تلك العلاقات ولا علم لهم بذلك التاريخ ، إنما أخذوا منه فكرة الزهد والتقوى والعناية بتربية الروح .

كما أن بعض الزهاد الذين وصفوا بأنهم «صوفية »(١) قاموا بأدوار محمودة في الجهاد في سبيل الله ، فقد قامت السنوسية بحملات ضارية لمقاومة التبشير النصراني في أفريقية ، وقام الزهاد في الشام بقيادة أحمد ابن تيمية بمقاومة حملات التنار على بلاد الشام ، وقام الزهاد بقيادة صلاح الدين الأيوبي بمقاومة الحرب الصليبية خلال أعوام طويلة في فلسطين ومصر.

وقام اتباع المهدى بمقاومة الإستعمار في السودان. ولا ينكر أحد أن كثيراً من مشايخ الصوفية في أنحاء العالم ... كانت ولا زالت ... بيوتهم مفتوحة للغرباء وعابرى السبيل ، وأن لهم هيبة وسمتاً إسلامياً بعين على هداية بعض المنحرفين بل والمجرمين حتى يستقيموا على أمر الله ، وأنهم يوفرون جوّاً من الأخوة في الله بين العابدين المسلمين .

<sup>(</sup>١) نقول: « وصفوا بأنهم صوفية » لأن كثيراً من هؤلاء المجاهدين لم يكن صوفيا بالمعنى المدقيق ... إنما قبلوا هذه الصفة اما لأنها سمة أهل الخير في ذلك العصر أو ستراً لأنفسهم في خصم الناس في هذا العصر ... ودليلنا على ذلك مما وقع بينهم وبين الصوفية من الخلاف في زمانهم ، وما ثبت من اعتزال شيوخ الصوفية للجهاد ودعوة أتباعهم لذلك في أقطار ومناسبات لاتحصى عدداً ، ولا يتسع لها هذا المقام .

وهؤلاء يستحقون منا الحب في الله والتقدير العادل .. إذا لم تبد من أحدهم مخالفة أو خرافة .. لكن يؤخذ حتى على المعتدلين : التمسك بهذه التسمية التى غلبت عليها الشبهة . كما أنهم يؤاخذون أيضاً لتقصيرهم في تحقيق التوحيد الصحيح وترك الأمر بالمعروف ، وكذا الانقياد التام لمشايخ لا ينطبق سلوكهم ولا أفكارهم على أصول الإسلام . وكذا التمسك بنظريات خطيرة خاطئة من ناحية الاعتقاد \_ والله أعلم .

قال الفتى : وما هي المبادئ الأساسية في فهم الإسلام ؟

إن اتباع المنهج الصحيح للوصول إلى المعرفة يعصم الانسان من الزلل في من عابد قضى عمراً طويلاً يمارس عبادة غير مقبولة وهذا الذي من أجله قال الرسول صلى الله عليه وسلم (طلب العلم فريضة على كل مسلم »(١) والمقصود هو العلم الذي يعصم من الإنحراف والضلال.

### فن هذه المبادئ:

أن مصدر المعرفة الإسلامية والأحكام هو النقل أي الكتاب المنقول إلينا والمسلم بصحته ، ثم السنة الصحيحة ... وحتى الذين قبلوا إضافة (الإجماع والقياس) قيدوهما بحدود الكتاب والسنة أيضاً.

فالبحوث الفلسفية العقلية: ليست مصدراً من مصادر الشريعة، وإن كان العقل ضرورياً لفهم الأحكام في حدود الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه .

والرؤى والأحلام: ليست مصدراً من مصادر الشريعة \_ لكنها مجرد مبشرات تصدق أحياناً ولا تصدق أحياناً أخرى ، وفيا عدا رؤى الأنبياء فلا يجوز لمسلم أن يبنى عليها عملاً شرعياً .

وآراء العلماء والأثمة والمشايخ: ليست مصدراً من مصادر الشريعة. وإنما يكون وزنها واحترامها بقدر إستنادها إلى الكتاب والسنة.

والتقليد الكامل واتباع الموروثات عن الآباء والمشايخ السابقين، وكذا الكتب الجديدة والقديمة كلّها ليست حجّية ولا احترام لها إلا عقدار التزامها بالأخذ من الكتاب والسنة أيضاً.

وظهور الكرامات والبركات وكثرة الصدقات وإتقان العبادات كل ذلك ليس مبرراً لقبول الآراء \_ وإنما هي أمور تخص أصحابها وحدهم وحسابهم عند الله ، ولا شأن لأحد بذلك ولا يجوز أن يتاجر أحد بهذه الظواهر فكل قول نسمعه نسأل معه عن الدليل الشرعي وإلا فمن حقنا أن نرفضه . ومن الناحية الأخرى فكل من يرفض حكم أية من القران الكريم أو يخرجها عن معناها العربي يمكن أن يُتَّهم بالكفر (١ ومن لم يكفّره فهو مرتكب إثما كه نصت على ذلك قواعد أصول الفقه استناداً إلى قول الله تعالى « ومن يتولّهم منكم فإنه منهم » ، وكل من يرفض حديثاً ثبتت صحته عن المسلمين بالسند الصحيح فهو كمن كذب القران لقوله تعالى « وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه القران لقوله تعالى « وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا » ، وقوله تعالى « إن الذين يلحدون في أياتنا لا يَخْفَوْن

<sup>(</sup>١) لايفهم من ذلك أننا حكمنا بكفره \_ ولكن نقول « يجوز اتهامه إذا ثبت إصراره على تبديل معانى القرأن الكريم » .

علينا »، ومن كذب صريح السنة أوصريح القرآن أو أخرجه بالتأويل الفاسد عن مراد الله به فهو كافر أيضاً. (١)

وإن الله لم يكلفنا أن نمدح النبي بالأشعار والأوراد ولكن أمرنا بالصّلاة والسلام عليه .

قال الفتى: وماذا تقول في آراء كبار العلماء ؟

قلت: إن تعبير «كبار العلماء » والأقطاب والأولياء وأهل الكشف وغيرها ما هي إلا أساء سمّيتموها أنم وآباؤكم ، قال الله تعالى « فلا تُركّو آأنفسكم هو أعلم بمن اتقى » وإن الأمُنّ أو الطفل الذى يملك الدليل من الكتاب أو السنة هو الناطق بالحق وإن أوسع الناس

<sup>(</sup>۱) أ \_ ورد في تفسير الكشّاف للزمخشرى عن قوله تعالى من سورة طه « يوم ندعو كل أناس بإمامهم » أى بأمهاتهم \_ اثباتاً لشرف الحسن والحسين ... فاعتبر لفظ «إمام» جمع « أم » وهذا خطأ لغوى غير مقبول .

ب ــ و ورد في تفسير المعتزلة لقوله تعالى « وجوه يومئذ ناضرة إلى ربّها ناظرة » فقالوا « إلى » أى نعم وجمعها « آلاء » وناظرة أى واضحة معروفة ــ والمعنى أن نعم الله ظاهرة ــ والسبب في ذلك أنهم ينكرون رؤية الله يوم القيامة .

جـــ و ورد في تـفسير الاثنا عشرية لقوله تعالى : « عمَّ يتسآءلون عن النبا العظيم » عن علي رضي الله عنـه قـال : والله ما لله نبأ أعظم منَّى ــ أنا والله النبأ العظيم . (تفسير ابراهيم بن فرات الكوفي).

ع \_ و ورد في تفسير قوله تعالى « ومن لم يحكم بمآ أنزل الله فاتُولئك هم الكافرون» ( المسائدة ) يقول في « هميان الزاد » وكل مرتكب للذنوب فقد حكم بغير ما أنزل الله \_ وذلك لتأييد عقيدتهم من أن مرتكب الكبيرة كافر مخلّد في النار . فهل تعتقد أيها المسلم أن هذا هو مراد الله من كلامه العزيز \_ وهل هذا التفسير تحتمله لغة العرب ؟! (٢) سورة النجم أية ٣٢ .

شهرة إذا عارضها يحكم عليه بالجهل أو الضلال مصداق قوله تعالى « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور » ( وقوله تعالى « فإن تنازعتم في شئ فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا » (٢) وقوله عليه الصلاة والسلام «ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله » . (٣)

قال الفتى: أليس احترام المشايخ والعلماء واجباً ؟

قلت: نعم .. ولكن احترامك للشيخ شئ وأخذك الدين عنه شئ آخر يحتاج للتحفظ والتدقيق \_ لأنها الجنة أو النار \_ فقد تحترم والدك ولا تأخذ عنه الفتوى .. وكان على رضوالله يقول: أعرف الحق تعرف أهله \_ أى أنه لا يعرف الحق بالرجال ولكن يعرف الرجال بمدى التزامهم بالحق .

إنك في الصلاة مأمور أن تطيع الإمام فلو مشى في الصلاة تمشى خلفه ولو صلى جالساً تصلى جالساً خلفه \_ ولكن ذلك لا يمنعك أن تصحح خطأه وترده فوراً عن خطئه .

ثم لا تنس يا أخى \_ أن التقليد دون بصيرة قد ضيع معالم اليهوديّة ، والنصرانيّة ، وضيع كثيراً من معالم الإسلام أيضاً عند كثير من الناس ، فإن كان الشيخ كبيراً عندك فتذكر أن الله أكبر وأن الحق أغلا من الرجال .

<sup>(</sup>١) سورة النور أية ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النسآء أية ٥٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي والدارمي

إن الله عاب قوماً فقال (( وائشر بوا في قلوبهم العجل بكفرهم )) ومعنى هذا أن حبّ عجلهم الذى عبدوه كان مقدماً لديهم على معرفة الحق الإلهى فلم يستفيدوا بالنصح ـ فأحب شيخك و وقره مادام على الحق ولكن لا تتخذه عجلاً أبداً..

هذه مبادئ موجزة تحكم الحق والباطل وتحكم أنواع التفكير في دين الإسلام ولو اتبع المسلمون هذه الأوليات السهلة المعلنة مازاغ أحد... وما ضل تابع ولا متبوع ... وعلى ضوء القواعد التي لايختلف عليها مسلم عاقل ندخل في تحليل ما ورد في هذه القصيدة محل البحث.

س: ولماذا سمّيت القصيدة بهذا الإسم؟

## أصل التسمية:

قالوا في سبب تسمينها أن المؤلف كان قد أصيب بمرض عضال لم ينفع فيه علاج \_ لكنه كان يكثر من الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم فرأه في المنام ذات ليلة يغطّيه ببردته الشريفة .. ولما قام الرجل من نومه لم يجد مرضاً ولا ألماً \_ فحصلت له حالة من الإنجذاب والهيام في حبّ الرسول وأنشأ فيه هذه القصيدة (البردة) وغيرها من القصائد التي لا تكاد تخرج عن مضمونها .. ونحن لا نكذّب هذا الخبر فهو جائز الوقوع \_ وقد سمعت ممّن لا أتهم صدقه قال (أنا شخصياً رأيت كأني في طريق مخافة فوجدت رجلاً عليه ثياب بيض فأسرعت

<sup>(</sup>١) سورة النفر أية ٩٣.

وأمسكت بثوبه وقيل لي هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم ــ فلما انتبهت من نومي جعلت أبكي من الهيبة والشوق والاحترام » وكثيراً ما نسمع مثل ذلك ممّن لا يتهمون في صدقهم .. لكننا نقول إنه شئ يبشّر بخير ويخص صاحبه دون سواه ، ولا يعطيه حقاً معيناً ولا ميزة على غيره من الناس ، وطالما سمعنا من أهل العلم والورع « إن على المرء أن يستر كرامته كما يستر عورته ».

ونعود الآن إلى أصل الموضوع ..

### تعليق على تصدير الكتاب:

في الصفحات الأولى من كتاب البردة يقول الناشر ما نصه:

« بردة المديح المباركة لمؤلّفها الإمام الكامل »

من الذى قررأن القصيدة مباركة ؟ لقد أنشد بعض الصحابة أشعاراً جيدة بين يدى النبي صلى الله عليه وسلم فلم يقل أحد أنها مباركة .

ومن الذي قررأن المؤلف كامل؟ إن هذا من تزكية العباد على الله .. وقد نهى الله عنها بقوله « ألم تر إلى الذين يزكّون أنفسهم ، بل الله يزكّي من يشاء ولا يظلمون فتيلا ، أنظر كيف يفترون على الله الكذب وكفلى به إثماً مبينا » (١) فسمّى الله كل من يزكي إنساناً على هذا النحو بأنه كذّاب \_ وإنما يقول المرء « أحسبه كذلك ولا أزكى على

<sup>(</sup>١) سورة النساء أية ٤٩.

الله أحداً » \_ وهو مصداق الحديث الصحيح « كل ابن أدم خطّاء \_ وخير الخطّائين التوّابون » . (١)

وعن محمد بن عمرو بن عطاء قال:

سمّيت ابنتي برّة (ومعناها المبرورة المباركة) فقالت لي زينب بنت أبي سلمة: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن هذا الإسم وقال: لا تزكّوا أنفسكم، فالله أعلم بأهل البِرِّ منكم.

فقالوا: بم نسميها ؟ قال ( سمّوها زينب ) . رواه مسلم في صحيحه .

ثم يقول:

مولاي صل وسلم دائماً أبداً على حبيبك خير الخلق كلهم

و يسرد قصة في سبب وضع هذا البيت من الشعر.. أن الإمام البوصيرى أنشد القصيدة بين يدي النبي صلى الله عليه وسلم في منامه حتى بلغ قوله « فـمبلغ العلم فيه أنه بشر » ثم توقف فقال له الرسول إقرأ: قال البوصيري إنى لم أوفق للشطر الثاني قال له الرسول قل: « وأنه خير خلق الله كلّهم ». فالاعتراض على هذا يأتي من عدّة وجوه:

الأول: ، فهمنا لقول الله تعالى « ولقد كرَّمنا بني أدم وحملناهم في البرِّ والبحرِ و رزقناهم من الطيبات وفضّلناهم على كثيرٍ ممن خلقنا تفضيلا ». والرسول صلى الله عليه وسلم من ابن أدم . ولم تقل الأية « فضّلناهم على جميع من خلقنا » .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم .

الثاني: أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال «أنا سيد ولد أدم ولا فخر» ولم يقل أنا سيد العالمين ، وكان ذلك في موقف يحتاج للاستعلاء بالدين الذى ختمت به الرسالات ، لكته في أكثر من موضع قبل ذلك و بعده كره أن نفضله على الأنبياء والمرسلين وأكد الأخوة و وحدة الهدف تمشياً مع نصوص القران الكريم في مثل قوله تعالى « لا نفرق بين أحد منهم » (٢) وقوله تعالى « ولم يفرقوا بين أحدهم منهم » (٣)

الثالث: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن مدحه في مواضع كثيرة من أحاديثه الصحيحة ، فمن ذلك قوله ، عن أنس قال: جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم رجل فقال: يا خير البريّة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ذاك إبراهيم) رواه مسلم.

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: ( لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم إنما أنا عبد الله فقولوا: عبد الله ورسوله) رواه البخارى ومسلم.

أما قوله « لما يروى » ففيه دلالة على ضعف السند بسبب البناء للمجهول .

فمن الذي روى ؟

وقال الناشر: إن الشيخ الفرنوى كان يقرأ القصيدة ليرى النبي صلى الله عليه وسلم فهذا يدل على ضعف إدراك الشيخ الفرنوي \_ فرؤية الرسول صلى الله عليه وسلم لا توضع في ميزان الأعمال ، وإن كثيراً من الذين

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة أية ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء أية ١٥٢ .

رأوه في حياته ماتوا كفّاراً ومنهم بعض أقر بائه صلى الله عليه وسلم ، ثم أن الرسول لايتوصل لرؤيته في المنام بتلاوة قصائد الشعر وقد أمرنا الله بالصلاة عليه لا بمدحه ولا بتلاوة الأشعار بين يديه .. عن المقداد بن الأسود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا رأيتم المدّاحين فاحثوا في وجوههم التراب) رواه مسلم .

وقال الناشر أيضاً: « وقد أنشدها البوصيري بين يدي النبي صلى الله عليه وسلم في منامه » .

ما الدليل على صحة هذا الكلام؟ وهل ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم يستقبل في قبره الشعراء ويستمع إلى قصائد المديح؟

قال: ثم أن الرسول أكمل له شطر البيت بقوله عن نفسه « وأنه خير خلق الله كلّهم » و واضح أن هذا افتراء على رسول الله صلى الله عليه وسلم: فإن الله تعالى يقول: « وما علّمناه الشعر وما ينبغي له » أفلا هو بشاعر ولا بكاهن ولم يقل شعراً في حياته قطّ فضلاً عن أن يقول له بعد أن انتقل إلى جوار ربّه عزوجل.

والآن ندخل إلى أبيات القصيدة ... إنها تبدأ بالبيت المعروف:

أمن تذكر جيراني بدي سلم

مزجت دمعاً جرى من مقلة بدم ؟

وهذا من أعذب الشعرومن أكذبه أيضاً .. لأنه يزعم أن مجرد تذكرة

<sup>(</sup>١) سورة يـٰس أية ٦٩ .

له ولاء الجيران جعل دموعه تنزل مختلطة بالدماء \_ وليته فعل ذلك على المجازر التي حصلت في أيّامه من عدوان الكافرين على حرمات المسلمين، أو من المجاعة التي حصلت للناس في ابان حياته.

وتمضي القصيدة على هذا النحو مشتملة على حكم جيّدة ، بعضها يرتبط بأداب الإسلام كقوله مثلاً:

والنفس كالطفل إن تهمله شبّ على

حبّ الرضاع وإن تفطمه ينفطم

و كقوله:

فخالف النفس والشيطان واعصمهما

وإن هما محضاك النصح فاتهم

لكنا إذا أتينا إلى صفحة (١٠) نجده يقول:

وكيف تدعو إلى الدنيا ضرورة من

لولاه لم تخرج الدنيا من العدم ؟

ومعنى هذا أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن محتاجاً لضرورات المعيشة الدنيوية ، لأن هذه الدنيا لم توجد إلا لأجله هو شخصياً .

وهذا كلام جرئ لا يعرفه المسلمون ، ولا يقوم عليه دليل .. فهو عليه المصلاة والسلام محتاج لضرورات الحياة ، وكان يجوع و يتألم ، ويمرض و يصح ، لقوله تعالى : « إنما أنا بشر مثلكم » أي غير مختلف عنكم

<sup>(</sup>١) سورة الكهف أية ١١٠

في التكوين البشري ، وقوله جلّ في علاه : « وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق » أما الزعم بأن الدنيا لم تخلق إلا لأجل النبي محمد صلى الله عليه وسلم \_ فهو مناقض للقرآن الكريم حيث يقول : « وما خلقت الجنّ والإنسَ إلاّ ليعبدون » (٢) ولم يقل إلا لأجل محمد ، إنما خلقت الدنيا وخلق النبي صلى الله عليه وسلم والكائنات لعبادة الله تبارك وتعالى ، قال تعالى « ولله يسجدُ من في السموات والأرضِ طوعاً وكَرُهاً وظِلالهم بالغُدوِّ والأصالِ » (عن نأسف إذ نجد مسلماً يخترع من عند نفسه بالغُدوِّ والأصالِ » (٣) وغن نأسف إذ نجد مسلماً يخترع من عند نفسه مده المعاني الخطيرة المغلوطة فعن زياد بن حدير قال : « قال لي عمر رضي الله عنه هل تعرف ما يهدم الإسلام ؟ قال : قلت : لا ، قال : يهدمه زلة العالم ، وجدال المنافق بالكتاب ، وحكم الأ ثمة المضلّين » رواه الدارمي .

ثم قال الشاعر:

محمد سيد الكونين والثقلين

والفريقيين من عرب ومن عجم

إن الكونين هما السماواتِ والأرضين (فيا نعلم والله أعلم بحقيقة الأكوان) ، وسيد الكونين هو الله عزوجل \_ فإن أراد الشاعر أن يكون مؤدباً مع رسول الله فقد أساء الأدب مع الله سبحانه وتعالى ومع رسوله أيضاً ، لأنه خالف هديه الكريم .. فعن مطرف بن عبد الله قال: قال

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان أنة ٢٠

<sup>(</sup>٢) سورة الذاربات أنة ٥٦

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد أية ١٥

أبي: « انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلنا: أنت سيدنا فقال: « السيد الله تبارك وتعالى ». قلنا: وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً » فقال: « قولوا بقولكم \_ أو بعض قولكم ولا يستجرينكم الشيطان » رواه النسائي \_ فكأنه كره المديح الذى هو أدنى بكثير مما قاله البوصيرى.

قال تعالى « ولله يسجد ما في السموات وما في الأرض من دابّة والملآئكة وهم لا يستكبرون، يخافون رَبّهم من فوقهم و يفعلون ما يؤمرون » (١) فهل هم يفعلون ما يأمرهم به الله تبارك وتعالى أم ما يأمرهم به الله تبارك وتعالى أم ما يأمرهم به النبي ؟ وهل كان الأمر الصادر لملك الموت الذي وكل بقبض روحه الشريفة صلى الله عليه وسلم صادراً عن الله أم عن سواه ؟ ... هذا الكلام كلّه من الغلو والمبالغات التي يأباها الله ورسوله والمؤمنون.

ثم يقول:

و كلُّهم مــن رســول الله ملتمــس

غرفاً من البحرأو رشفاً من الديم

نحن لم نعرف أن النبي ولا أحداً من أهل العلم قال إن الأنبياء والمرسلين التمسوا العلم والفضل من محمد صلى الله عليه وسلم ، وإنما هم ملتمسون ذلك من الله تبارك وتعالى \_ فهو الذي بعثهم وكلفهم وعلمهم وزكاهم واصطفاهم \_ ثم ختمهم بمحمد صلى الله عليه وسلم وكلفه وأدّبه ، وقال سبحانه في ذلك: «هو الذي بَعَثَ في الأميين رسولاً منهم يتلوا

<sup>(</sup>١) سورة النحل أية ٤٩

عليهم أياتِه .. الآية » ، ( ) وعن عبيدة رضي الله عنه قال : قيل يا رسول الله من أكرم الناس ؟ قال : أتقاهم ، فقالوا : ليس عن هذا نسألك قال : فيوسف نبي الله ابن نبى الله ابن خليل الله ، قالوا : ليس عن هذا نسألك قال : « فعن معادن العرب تسألوننى ؟ خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا » رواه البخاري .

بل إن عكس هذا المعنى هو الصحيح ، وهو الذي تهدينا إليه الأيات الكرعة .. فإن الله كلّف محمداً صلى الله عليه وسلم باتباع نهج الأنبياء السابقين في مثل قوله تعالى : « الذين اليناهم الكتاب والحكم والنبوة . فإن يكفر بها هؤلآء فقد وكلّنا قوماً ليسوا بها بكافرين .. أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده "أي اقتد يا محمد بما أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده "أي اقتد يا محمد بما هدينا به الأنبياء ، وقوله تعالى : « ثم أوحينا إليك أن اتبع مله إبراهيم حنيفاً " (") لكن البوصيري يقول اقتدوا أيها السابقون بهداية محمد صلى الله عليه وسلم فأيها نصدق ؟

م تمضى القصيدة فتقول:

من نقطة العلم أومن شكلة الحكم

هذا الوصف ينبغي أن يكون لموقفهم من ربّهم لا من محمد صلى الله عليه وسلم فليته قال ما معناه و واقفون بين يدي الله عند حدّهم \_ أي في

<sup>(</sup>١)سورة الجمعة أية ٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام أية ٨٩ ، ٩٠

<sup>(</sup>٣) سورة النحل أية ١٢٣

درجة العبودية للسيد المتعالى ، وليس طبيعياً أن يكون هذا موقفهم من أخيهم محمد صلى الله عليه وسلم .

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنا أولى الناس بعيسى بن مريم في الأولى والآخرة. قالوا كيف يا رسول الله ؟ قال « الأنبياء إخوة من علات أمهاتهم شتى ، ودينهم واحد فليس بيننا نبي » ، وبهذا الأسلوب الأخوي الطيب كان يتحدث رسولنا عن الأنبياء السابقين ، وليس كما وصف البوصيري بتلك الصورة المزرية في حق الأنبياء الكرام .

و يقول :

فمبلغ العلم فيه أنه بشر وأنه خير خلق الله كلهم

هذا أيضاً من المجازفة والقول على الله ورسوله بغير علم ، أو هو من الغلو الزائد الذي نهى عنه الرسول الكريم والذي سبق أن بينا وجه الاعتراض عليه .

وفي قوله :

دع ما ادعته النصارى في نبيهم

واحكم بما شئت مدحاً فيه واحتكم

هنا نرى الشاعريناقض نفسه \_ لأنه يأمرنا أن لا نبالغ في وصف الرسول أو نرفعه عن درجة العبودية إلى الألوهية كما ادعت النصارى ،

<sup>(</sup>٩) رواه مسلم .

ولكنه في نفس الوقت يرفع الرسول عن درجة العبودية حتى يجعله مشاركاً لله في سبب وجود العالم وأنه سيّد الكونين والثقلين وأن الدنيا ما خلقت إلاّ لأجله ، فماذا أبقى لله من سلطان في الكون ؟ إن النصارى لم تبلغ بعيسى عليه السلام هذا المبلغ بل ادعوا أنه ابن الله ، ولم يدعوا ما ادعاه البوصيري من مثل هذه الجازفات التي ذكرنا بعضها وسنأتى على باقيها .

يقول:

وكل آي أتى الرسل الكرام بها فإنّم اتّصلت من نوره بهم

ومعنى هذا أن كل الآيات والمعجزات التى جاء بها الأنبياء السابقون على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم إنما جاءتهم عن طريق اتصالهم بنوره صلى الله عليه وسلم .. وهذا خطأ فادح وتكذيب لنصوص القرأن الكريسم ..

أرأيت إلى قول الله تعالى: « وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك فإذا هي تلقف ما يأفكون » هل كان إتصال موسى بوحي الله مباشرة أو كان بتوصيلة أخرى من نور محمد صلى الله عليه وسلم ؟ وبالمناسبة فإن فكرة النور هذه واردة في الفلسفات القديمة حيث يعتقدون أن الروح تنتقل من شخص إلى آخر وقد بنوا عليها فكرة الحلول وتناسخ الأرواح .. أما أن تدعو الله أن يجعل لك نوراً فهذا محسن وقد ورد الأمر به في قوله عليه الصلاة والسلام « اللهم اجعل في بصري نوراً وفي سمعي نوراً واجعل لى نوراً ... » ( الحديث رواه البخاري ومسلم ) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف أية ١٧٧

رَفَحُ مجيں (ارْبِیجَائِ (الْجَثِّرِيَّ (سِّكِتِرَ) (الْإِثْرِيُّ (الْفِرُوکِ يَّ www.moswarat.com

و يقول البوصيري أيضاً:

طوبى لمنتشق منه وملتشم

لاطيب يعدل تربأ ضم أعظمه

أي أن التراب الذي دفنت فيه عظام رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ هذا التراب له رائحة عطرية لا نظرها \_ والدرجات العالية تكون لمن يستنشق هذا التراب أويقبّله \_ نقول: على فرض أنَّ هذا صحيح \_ فهل أمرنا الله أو أمرنا الرسول أن نستنشق التراب من عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم أو أن نقبّل التراب لأي سبب من الأسباب ؟ وهل هناك دليل على شرعية هذا العمل أو أنه نوع من تقديس الجماد الذي هو مدخل للوثنية ؟ ومن الطريف أننى عندما زرت بلاد الهند كنت أجد المدينة الواحدة غاصة بالقباب \_ قباب المعابد فهذا معبد للمشركن والوثنيين وهذا قبرشيخ من المسلمين أقيم عليه مسجد على بعد أمتارمن الأول \_ وأشهد لقد رأيت الناس في كلا المعبدين يقومون بأعمال متشابهة \_ فالمشرك هناك يبدأ الزيارة بتقبيل العتبة والتراب الموجود عليها ، ثم يدخل خاشعاً و يطوف بالقبر أو التمثال ثم يدعو و يتضرع و يركع أويسجد، ثم يقدم الهدايا للأبقار والقردة أو الماعز الموجودة في الداخل ثم يتراجع بظهره ويقبّل التراب مرّة أخرى ويخرج .. والمسلم يفعل مثل ذلك تماماً ثم يقدم النذر للشيخ ويقبل التراب ثم يتراجع ويخرج ، فهل الشيخ البوصيرى هو الذي نقل عن هاؤلاء أم هم الذين تأثروا بقصيدته؟ وهل غابت عن الشيخ شروط زيارة المقابر في دين الإسلام من أنه لا يجوز الركوع والسَّجود إلاَّ لله تعالى ، ولا يجوز الطواف إلاَّ بالكعبة ، ولا يجوز تقبيل الأرض ، ولا يجوز النذر هناك ، ولا الصلاة ولا الطلب ولا

التمسح ولا تجوز الصلاة في مسجد أقيم على قبربل يهدم الأحدث منها ، في أشهر الأقوال وهل غاب عن « الإمام » كل ذلك أم أن الطريقة التي تلبّست به قد أنسته الفقه أيضاً ؟

وفي صفحة ١٩ من كتاب البردة يقول البوصيري:

أقسمت بالقمر المنشق أن له من قلبه نسبة مبرورة القسم

ومعنى هذا أن الشاعريقسم بالقمر أن لرسول الله انتساباً يجعله مبرور القسم .. وهو أسلوب فيه غموض لكن الاعتراض على الحلف بالقمر . وهذا مخالف لهدى رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي يقول: «من حلف بغير الله فقد أشرك » رواه الترمذي . إن الله يقسم بما شاء على ما يشاء ، ولكنا نحن العباد لانحلف إلا بالله تعالى . عن إبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تحلفوا بالطواغيت ولا بآبائكم » (() لأن المحلوف به عادة له صفة العبادة ، ولا معبود بحق الآالله، فهل يجهل « الإمام » هذه البديهات ؟

وفي صفحة ٢٠ يقول:

ماسا مني الدهر ضيا واستجرت به إلاّ ونلت جواراً منه لم يُضمِ

نقول ليس شرطاً على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن كل من استجار به يجيره ولا كل من استشفع به يشفع له \_ فالأمر كما قال صلى الله عليه وسلم « اشفعوا تؤجروا و يقضي الله على لسان نبيته ما أحب » أن الأمر لله وليس للنبيّ صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم

عبر الرسطى العجسَّي السِّلَةِرَ الانْزِدُوكِ www.moswarat.com

و يقول أيضاً:

ولا التمست غنى الدارين من يده إلا استلمت الندى من خير مستلم

إنّ غنى الدارين لايلتمس من يد النبي صلى الله عليه وسلم وإنما يلتمس من الله تعالى . قال تعالى « وقال ربكم ادعوني استجب لكم » وقال تعالى أيضاً « وإذا سألك عبادى عني فإنى قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان » (٢) وقال تعالى : « قل من يرزقكم من السماء والأرض ... الآية » (٣) ورسول الله لم يعلمنا أن نسأله ولم يعدنا أن يضمن العطاء لأحد بل الله يقول على لسانه « قل إنّى لا أملك لكم ضرّاً ولا رشداً » (٤).

وفي ص ٢٦ يقول:

و قَدَّمَتْكَ جَيعُ الأنبياء بها والرسلُ تقديم مخدوم على خدم وأنت تخترق السبع الطباق بهم • في موكب كنت فيه صاحب العلم

والمعنى أنه في ليلة الإسراء قدّمتك الأنبياء جميعاً وهم خدم لك وساروا خلفك في موكب عظيم تخترق بهم السملوات السبع تتقدمهم وتحمل الراية أمامهم، هذه المظاهر لم تحدث بهذا الشكل \_ فكل المسلمين يعلمون أن رسول الله أسرى به إلى بيت المقدس حيث التقى بالأنبياء

<sup>(</sup>١) سورة غافر: ٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٦

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: ٣١

<sup>(</sup>٤) سورة الجن: ٢١

وصلى بهم إماماً ، ثم عُرِجَ به إلى السهاء .

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لما غُرِجَ بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم وصدروهم فقلت: من هؤلآء يا جبريل؟ قال: هؤلآء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم (فيتضح من هذا الحديث الشريف أن معراج رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مع جبريل عليه السلام وليس معهما الأنبياء.. أما التصريح بأن جميع الأنبياء خدم لنبيّنا محمد فهذا ما لايقبله رسول الله صلى الله عليه وسلم بموجب ما وصل إلينا من أحاديثه الشريفة في مثل قوله عليه الصلاة والسلام: «نى معاشر الأنبياء أبناء علات أمهاتنا شتى وأبونا واحد »(أفهو هنا يؤكد الأخوة معهم وليس السيادة عليهم. ويقول أيضاً: «مثلى ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى بنياناً فأحسنه وأجمله إلا موضع لبنة في زاوية من زواياه فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون ما أحسنه لولا موضع فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون ما أحسنه لولا موضع هذه اللبنة قال فأنا اللبنة وأنا خاتم النبين »(٣).

فهو هنا يوضح أن دار التوحيد والإسلام بدأ بتشييدها إخوانه عليهم السلام وما هو إلا لبنة في هذا البناء الكبير، فكيف جاز للبوصيرى أن يركبه الغلو الشديد حتى يصف الأنبياء بأنهم خدم والله تعالى يقول: « لا نُفرِّق بين أحدٍ منهم ونحن له مسلمون »(٤).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن أبي هريرة

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم عن أبي هريرة

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١٣٦

ويقول جل وعلا: «ثم أوحينا إليك أن اتبع ملة ابراهيم حنيفاً ولم يك من المشركين »(١). ولماذا يصر الشاعر على الحط من قدر النبيين والمرسلين لكي يقرر أشياء في إطراء رسولنا لا فائدة منها للدّعوة بل هي عظيمة الضرر بالنسبة لعالمية الدعوة ؟

### قال الفتى:

أيها الأستاذ: إنك تهاجم البوصيرى والرسول يقول « اذكروا محاسن موتاكم »!!

قلت: الحديث صحيح، ونحن لا نهاجم البوصيرى وإنما نهاجم كل فكر يتعارض مع هدى الله الذى أنزله إلينا حسبا علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فإذا كان الميت قد افضى إلى ربّه دون أن يترك أثراً ضارّاً فلنذكر الخير عنه حتى تبقى الثقة والخيرية في الناس.

أما إذا كان قد ترك مدرسة فكرية ضارة أو قدوة سيئة تتبع فلابد من التحذير من فكره وعمله ، وذلك واجب لأنه من هداية الناس للحق ، ألا ترى أن القرآن الكرم نعى على فرعون وهامان وأبى لهب ـ بل إنه أشار إلى ما عوتب فيه الأنبياء أنفسهم \_ وإن قصص القران الكرم تدور حول قضية الحق والباطل .

وفي صفحة ٣٤ يقول الشاعر:

محمداً وهو أوفى الخلق بالذمم

فإن لى ذمّة منه بتسميتي

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ١٢٣

فها هذه العلاقة الضعيفة التي يتشبث بها الشاعر؟ فهل صارت له ذمّة عند رسول الله نجرد أن اسمه مطابق لاسمه صلى الله عليه وسلم؟

ما أكثر الذين تسمّوا بإسم محمد وهم من العصاة والفسّاق والنبي صلى الله عليه وسلم برئ منهم ، إنى أعرف رجلاً في لبنان سمّى إبنه محمداً وهو غير مسلم ومحارب للمسلمين ، فهل له ذمّة عند رسولنا بسبب هذه التسمية أيضاً ؟

فالارتباط بالرسول صلى الله عليه وسلم أساسه الإيمان والعمل الصالح لقوله لفاطمة: «يا فاطمة بنت محمد اعملي فإني لا أغني عنك من الله شيئاً »(١).

ثم يقول:

إن لم يكن في معادي اخذاً بيدي

فضلاً وإلا فقل يا زلة القدم

وفي ذلك يعتمد الرجل اعتماداً كلّياً على غير الله \_ وإلا فقد راح في داهية .. حسب اعتقاده وزلّت قدمه إلى النار.

ماذا يقول الإنسان في عقيدة هذا الرجل ــ أتدري ما يوم المعاد؟ إنه يوم الدين الذي يقول الله في شأنه « وما أدراك ما يوم الدين . يوم الاتملك نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذٍ لله » ونحن نقول في اليوم والليلة الله المرة ـ « مالك يوم الدين . الاية » .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه .

قال الفتى: إذن أنت تنكر الكرامة والشفاعة؟

قلت: إن الكرامة حق ولكن على من تحصل له أن يحفظها ولا يتاجر بها على أحد .. وإن الشفاعة حق ولكنها مقيدة بأمرين:

الأول: أن يأذن الله للشفيع (وقد لايأذن له) لقوله تعالى «من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه »(١).

الثاني: أن يقبل الله الشفاعة أولاً يقبلها لقوله تعالى « ولا يشفعون الثاني التالي وهم من خشيته مشفقون »(٢).

لذلك لا يجوز لمسلم أن يتهاون في أمر الله اعتماداً على موضوع الشفاعة.

عن الحسن قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليرفعن لي ناس من أصحابي حتى إذا عاينتهم و رأوني اختلجوا دوني فلأقولن: يارب أصحابي أصحابي ، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك » . أخرجه البخاري . ومعنى أصحابي هنا أي أتباع دين الإسلام \_ وفي رواية «فأقول ألا سحقاً سحقاً » . وكان رسول الله في حياته يرفض الشفاعة في حدود الله \_ وإن جاءت من عزيز لديه .

عن عائشة رضي الله عنها أن قريشاً أهمهم شأن المخزومية التي سرقت فقالوا: ومن يكلم فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقالوا: ومن يجترئ عليه غير أسامة حِبُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فكلمه أسامة فقال: ( أتشفع في حدّ من حدود الله ؟ ) ثم قام فخطب: ( أيها الناس

<sup>(</sup>١) سورة البقرة أية ٥٥٥.

<sup>(</sup>٢)سورة الأنبياء أنة ٢٨.

إنما هلك الذين من قبلكم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق فيهم الضّعيف أقاموا عليه الحدّ ، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها ) أخرجه مسلم .

هذه أيها الإخوة هي المقاييس الصحيحة للإعتقاد الحق، وهذه هي ضوابط المسئولية والجزاء وليست مقاييس المغالين.

ويمضي البوصيري في ص ٣٥ في هذا الطريق فيقول:

يا أكرم الخلق ما لى من ألوذبه سواك عند حلول الحادثِ العممِ

فنقول له إن اللياذ يكون بالله ربّ العالمين \_ الذي يقول عند ما يحل الحادث العمم: لمن الملك اليوم ؟ ...... « لله الواحد القهار » . ألم يقرأ هذا الشاعر قوله تعالى على لسان النبي صلى الله عليه وسلم « قبل إنى لن يُجيرني من الله أحداً ولن أجد من دونه ملتحداً إلاّ بلاغاً من الله ورسالاتِه » (١).

و يقول في نفس الصفحة:

فإن من جودك الدنيا وضربها ومن علومك علم اللوح والقلم

أي أن الدنيا وضرتها الآخرة كلتاها حصلتا من جودك يا محمد ، وإن علم اللوح وعلم القلم هما من بعض علومك يا محمد (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ) هل سمعتم عدواناً على مقام الله أكبر من هذا ؟ إن الدنيا والاخرة من جود الله سبحانه وفضله ، قال الله تعالى : « ليس لك من

<sup>(</sup>١) سورة الجن أية ٢٢

الأمرشئ »(١). وقال تعالى: « إن كل من في السماوات والأرض الآمرشئ »(١). وقال تعالى: « الذي خلق الموت والحياة الآاتي المرهم عبدا »(٢) وقال تعالى: « الذي خلق الموت والحياة ليبلُوَكُمْ أَيّكُم أحسنُ عملا »(٣) وقال تعالى « وما خلقت الجنَّ والإنس إلاّ ليعبدون »(٤)

وقال تعالى: « وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما باطلاً ذلك ظنُّ الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار » (  $^{\circ}$  فالجزم بأن خلق الدنيا والآخرة كان من جود محمد صلى الله عليه وسلم أو لأجله أمر لا يحتمل . . لأنه مناقض تماماً لايات الكتاب الكرم ، وكذلك قوله أن علم اللوح والقلم من علومك  $^{\circ}$  هذا يناقض قول الله تعالى: « عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول » وقوله تعالى « ولا يحيطون بشئ من علمه إلا بما شاء » ( $^{\circ}$ ) أي أن علم الله عظيم جداً وقد يسمح ببعضه لمن يشاء .. وقوله تعالى « ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله » ( $^{\circ}$ ) وقوله عن النبي صلى الله عليه وسلم « ولو كنت كلمات الله » (  $^{\circ}$ ) وقوله تعالى « فقوله تعالى المستكثرتُ من الخير وما مسّنِى السوء » ( وقوله تعالى « قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغيب إلا الله » ( $^{\circ}$ ) وقوله تعالى « قل لا أقول لكم عندى خزآئن الله ولا أعلم الغيب . .

(٩) سورة الأعراف أية ١٨٨

(٧) سورة البقرة أية ٥٥٠

(٨) سورة لقمان أية ٢٧

(١٠) سورة النمل أية ٦٥

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران أية ١٢٨

<sup>(</sup>۲) سورة مريم أية ۹۳

<sup>(</sup>٣) سورة الملك أية ٢

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات أية ٥٦

<sup>(</sup>٥) سورة ص أية ٢٧

<sup>(</sup>١١) سورة الأنعام أية ٥٠

<sup>(</sup>٦) سورة الجنّ أية ٢٦

وقد ابتلى رسول الله في نفسه وأهله في حادث الإفك ، ابتلى كإنسان وكنبي وظل يسأل الشهود . واستمرت المحنة عليه وعلى المسلمين قرابة أربعين يوماً حتى نزل الوحي ببراءة زوجته \_ ولو كان يعلم علم اللوح والقلم ماتعرض لمثل ذلك .

أيها المسلمون: لاندري لماذا يقوم كل يوم رجل علينا بنغمة جديدة أو بصوت يطلقه في دار الإسلام ليضلّ الناس بعلم أو بغير علم .. ولمصلحة من هندا ؟ أعتقد أنه لو كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حيّاً لعاقب من يقول بهذا الكلام . فعن عائشة قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ ) متفق عليه .

وفي ص ٣٦ يقول :\_

ا تأتي على حسب العصيان في القسم

لعل رحمة رتبي حين يقسمهــــا

يقول الشاعر: \_ ربّا تجري قسمة الرحمة الإلهية يوم القيامة على حسب العصيان \_ فمن كانت معاصيه أكثر تناله رحمات أكثر ومن كانت معاصيه قليلة تناله رحمات قليلة ، فكأنه يطمئن كبار المجرمين في العالم ويقول بشراكم يا أيّها القتلة والمشركون فمن المحتمل أن يختصكم الله بأكبر قدر من الرحمة ، أو بما هو أكثر مما يخص به الطائعين العابدين \_ فهل هذا هو مقتضى العدل الإلهي عند البوصيري ؟ أم هو مقياس معكوس ؟ أيريد أن يقنعنا أن الذي بقي أربعين سنة قانتاً لله يقول بعد كلّ صلاة ( اللّهم ارحمنا فإنك بنا راحم ) سوف يحرم من رحمة الله \_ ويعطاها الذي لم يسجد لله سجدة ؟ ويكني أن هذا الكلام الخاطئ ويناقض قوله تعالى « فأما من طغلى واثر الحياة الدنيا فإن الجحيم يناقض قوله تعالى « فأما من طغلى واثر الحياة الدنيا فإن الجحيم

هي المأوى . وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى  $^{(1)}$ وقوله تعالى « فـمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرّة شرّاً يره  $^{(7)}$ و يقول أيضاً : « أفنجعل المسلمين كالمجرمين ما لكم كيف تحكمون  $^{(7)}$ .

م تمضى القصيدة فيقول الشاعر:

بجاه من بيته في طيبة حرم واسمه قسم من أعظم القسم

والمعنى أن الرجل يقسم بجاه النبي صلى الله عليه وسلم الذي بيته في المدينة هو الحرم وأن اسمه قسم من أعظم الإيمان على الله وهذا خطأ كما أشرنا إليه أنفاً فالحرم الذي في المدينة هو المسجد وليس البيت \_ وإن اسم النبي لايصلح أن يكون قسماً وإنما القسم يكون باسم الله تعالى .

وفي قصيدة أخرى سمّاها المحمّدية يقول:

محمّد زينة الدنيا وبهجتها محمّد كاشف الغمّات والظلّم

ونقول أيضاً .. إن محمداً لا يستطيع أن يكشف الغمّات في حياته أو بعد ماته \_ إنحا الذي يملك ذلك هو الله عزّوجل وقد تعرض صلى الله عليه وسلم لأنواع من الغمّات والظلم وكان يسأل الله أن يكشفها عنه فأحياناً يعينه الله فيكشفها عنه ، وأحياناً ينزل القدر والقضاء والبلاء به وبأصحابه كما هي سنة الله في خلقه ... وحتى في مرض موته كانت

<sup>(</sup>١) سورة النازعات أنة ٣٧

<sup>(</sup>٢) سورة الزلزلة أية ٧

<sup>(</sup>٣) سورة القلم أية ٣٠.

فاطمة تكشف عن وجهه الشريف وتقول: وا كرب أبتاه .. فلم يستطع أن يكشف عن نفسه كرب المرض ... وكان يقول:

« إني أوعك كما يوعك الرجلان منكم » .

والمسلم لاينظر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه زينة أو بهجة ، وإنما على أنه رسول أنزل الله عليه رسالة عظيمة وقولاً ثقيلاً يجب أن يحترم ويطاع .

## الفنون الأصيلة:

إننا بصدد رسالة تؤخذ بقوة لا بصدد فنون جميلة ومما يؤسف له أن عامّة الناس ( وبعض الخافلين من أهل العلم ) تخدعه الفنون الجميلة عن الفنون الأصيلة ـ ويسير وراء السجع أو الطرب أو الجمال بفروعه الختلفة إلى أن ينسى حقائق الدين الواضحة .

لقد حدث أن ناقشت أحد المسلمين فيما تضمنته هذه القصيدة من مخالفات شأنها في ذلك شأن كثير من القصائد التي يرسلها الغافلون و يتغنى بها أهل الفنون .. فقال: هل تعترض على من يمدح رسول الله ؟ قلت: نعم .. إذا كان هذا المدح مخالفاً لتعاليم رسول الله صلى الله عليه وسلم .. واتفق أن حضرتُ مناقشة بين أحد الدعاة وبين شيخ معروف كان يشغل وظيفة وزير الأوقاف في بعض البلاد العربية .

قال الشيخ:

إن وفاة السيدة أم كلثوم تعتبر خسارة كبيرة على الأمة العربية

فلطالما أسعدت الجماهير بصوتها العذب وأغانيها الرائعة .

#### قال الداعية:

لايخنى على فضيلتكم أن صوت المرأة عورة وأن الاستماع إلى القينات والمغنيات أمر لايحل للرجل المسلم .

## قال الشيخ:

نعم ولكني والله أتأثر كثيراً وتتأثر الملايين معي عندما أسمع منها قصيدة نهج البردة في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم.

#### قال الداعية:

ترى لو كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حيّاً \_ هل كان يسمح فذه المغنّية أن تمدح في ذلك الملأ بهذا الصوت وتلك الملابس أمام الرجال ؟

#### قال الشيخ:

دعنا من هذا الجدال \_ وانتفض قائماً.

### قال الفتى:

وإذا أراد إنسان أن يستبعد الأبيات محل الاعتراض فهل له أن ينتفع بما بقى من قصيدة البوصيري ؟

#### قلت:

نعم .. فالخير هو هدف الإسلام .

## أيها المسلم الكريم:

نحن لم نتهم سريرة أحد وليس لنا إلا ما ظهر وأنت يا أخي لا تتهم سريرة إخوانك فوالله ماكتبنا حرفاً من هذه الرسالة إلا حُبّاً لله وحُبّاً لرسوله صلى الله عليه وسلم و دفاعاً عن سنته وهديه ، فإن رأيت في قولنا غير الحق فأرشدنا إليه ، يرحمك الله .

واستمع إلى قول الله تعالى لكل أتباع الرسالات « يآ أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق"» .

ونحن نقول: جزى الله كلّ الكاتبين والقراء عن حبّهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم خيراً ـ ولكنا لانقر أحداً على العدوان على مقام الألوهية \_ أو إضفاء شئ من الأساء والصفات الإللهيّة على غير الله سبحانه وتعالى ، وعند ذلك نقف في وجوههم ونرفع الصوت بقوله تعالى «وأنيبوا إلى ربّكم وأسلموا له» ونقول للذين يزعمون الدفاع عن مقام الله أولاً ومقام رسوله صلى الله عليه وسلم أيضاً ».

نسال الله أن يهدينا جميعاً سَواء السبيل ، وأن يؤلف بين قلوب المسلمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى الله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

الفقير إليه تعالى عبد البديع صقر

تمّ في دبي بتاريخ :

٥ ذي القعدة ١٤٠٣ هـ

۱۹۸۳/۸/۱۳



# www.moswarat.com

